
Tạp chí Khoa học Đại học Huế: Khoa học Xã hội và Nhân văn
ISSN 2588-1213

Tập 134, Số 6D, 2025, Tr. 121–136; DOI: 10.26459/hueunijssh.v134i6D.7574

 

 

 

 
 

TIỂU THUYẾT CÔNG CHÚA ĐỒNG XUÂN  
CỦA TRẦN THÙY MAI – TỪ CUỘC HỢP XƯỚNG LOẠI HÌNH 

ĐẾN SỰ ĐA DẠNG THẨM MỸ 
Nguyễn Thị Hồng Hạnh, Phan Nguyễn Thanh Tân* 

Đại học Cần Thơ, Đường 3/2 phường Ninh Kiều, tp. Cần Thơ, Việt Nam 

* Tác giả liên hệ: Phan Nguyễn Thanh Tân <phannguyenthanhtan7@gmail.com> 

 (Ngày nhận bài: 01-07-2024; Ngày chấp nhận đăng: 18-08-2025) 
 

Tóm tắt: Nghiên cứu tập trung kiến giải hiện tượng tương tác loại hình trong tiểu thuyết Công chúa Đồng 
Xuân của Trần Thùy Mai ở các phương diện: từ văn chương đến hội họa và những tạo phối; từ văn 
chương đến điện ảnh và những chuyển động. Kết quả nghiên cứu cho thấy, bên cạnh yếu tố trục là thuộc 
tính văn chương, tiểu thuyết Công chúa Đồng Xuân của Trần Thùy Mai có dấu ấn của các loại hình nghệ 
thuật khác. Sự kết hợp giữa thuộc tính văn chương và các yếu tố loại hình làm nên sự đa dạng thẩm mỹ, 
kích thích tạo sinh giá trị của văn bản qua quá trình đồng sáng tạo. Điều này góp phần chứng minh, tương 
tác loại hình vừa là bản chất của đời sống nghệ thuật, vừa là cách tân của chủ thể sáng tạo, vừa là khám 
phá của đối tượng tiếp nhận. 

Từ khóa: Tương tác loại hình, yếu tố hội họa, yếu tố điện ảnh, tiểu thuyết lịch sử, Trần Thùy Mai 

 

CONG CHUA DONG XUAN NOVEL BY TRAN THUY MAI – 

 FROM TYPES OF CHORUS TO AESTHETICAL DIVERSITY 
 Nguyen Thi Hong Hanh, Phan Nguyen Thanh Tan 

Can Tho University, 3/2 Ninh Kieu, Can Tho, Vietnam 

Correspondence to Phan Nguyen Thanh Tan <phannguyenthanhtan7@gmail.com> 

(Received: July 01, 2024; Accepted: August 18, 2025) 

 

Abstract: The study focuses on interpreting the phenomenon of genre interaction in the novel Princess 
Dong Xuan by Tran Thuy Mai in the following aspects: from literature to painting and composition; from 
literature to cinema and movements. The research results show that, besides the axial element of literary 



Phan Nguyễn Thanh Tân và cs Tập 134, Số 6D, 2025

 

122 

attributes, the novel Princess Dong Xuan by Tran Thuy Mai has the imprint of other art forms. The 
combination of literary attributes and genre elements creates aesthetic diversity, stimulating the creation of 
text value through the co-creation process. This contributes to proving that genre interaction is both the 
essence of artistic life, the innovation of the creative subject, and the discovery of the recipient. 

Keywords: Interaction of types, elements of painting, elements of cinema, historical novels, Tran Thuy Mai 

1.      Đặt vấn đề  

So với các thể loại khác, tiểu thuyết là thể loại có tính tổng hợp cao, chiếm lĩnh đời sống 
một cách toàn vẹn. Đồ sộ nhất trong các hình thức tự sự của văn chương, tiểu thuyết không bị 
câu thúc bởi điển phạm nghệ thuật, luôn trong trạng thái “dở dang” để thích nghi với “hiện tại 
chưa hoàn thành” của đời sống. Tổng hợp và bất định là yếu tố quan trọng tạo nên tính chỉnh 
thể của tiểu thuyết. Ngoài các yếu tố của nhiều thể loại, tiểu thuyết còn tổng hợp các yếu tố của 
nhiều loại hình nghệ thuật. Điều này không chỉ diễn ra ở tiểu thuyết mà trở thành thuộc tính tự 
nhiên của các thể loại trong quá trình hình thành và phát triển. Do thuộc tính đặc thù của tiểu 
thuyết, các yếu tố của các loại hình nghệ thuật khác có điều kiện thuận lợi để hòa hợp với môi 
trường mới và trở thành chỉnh thể của nghệ thuật ngôn từ.  

Bắt đầu sáng tác từ những năm 80 của thế kỷ XX, Trần Thùy Mai có sự nghiệp văn 
chương dày dặn. Sau thời gian gắn bó với truyện ngắn, tiểu thuyết lịch sử là thể loại ghi dấu sự 
chuyển biến về quan niệm nghệ thuật và phong cách sáng tác của nhà văn. Nếu Từ Dụ thái hậu 
là tiểu thuyết đầu tay với tính thể nghiệm cao, tái hiện triều đại nhà Nguyễn trong thời thịnh 
trị, kéo dài từ thời Gia Long đến đầu thời Tự Đức, tập trung vào xung đột nội cung, thì Công 
chúa Đồng Xuân là liên văn bản của Từ Dụ thái hậu với sự tiếp nối lịch sử dân tộc, mở rộng 
không gian và thời gian tự sự đến giai đoạn 1859-1900, khi đất nước dần rơi vào ách thống trị 
của thực dân Pháp. Ở đó, trung tâm tự sự không còn là chuyện “cung đấu”, mà là những chính 
biến lớn của lịch sử. Trần Thùy Mai phục dựng nhiều nhân vật mà lịch sử còn cân định, tạo cho 
họ những cuộc lưỡng phân, khơi gợi nghi vấn đầy lương tri của hậu sinh và hình thành tính đối 
thoại kim cổ. Ảnh hưởng từ tính “mở” trong kỹ thuật tự sự của văn học hiện đại – hậu hiện đại 
phương Tây, sự cô đọng và minh triết trong kỹ thuật dụng ngôn của văn học cổ phương Đông, 
hệ thống ngôn từ trong Công chúa Đồng Xuân được nhà văn vận dụng nhuần nhị và giàu tính 
liên tưởng, gợi nhắc đến đặc điểm của các loại hình nghệ thuật. Nghiên cứu này kiến giải sự 
giao thoa và ảnh hưởng giữa các yếu tố của nhiều loại hình nghệ thuật, cách sử dụng thủ pháp 
nghệ thuật làm tăng hiệu ứng tương tác loại hình và cấu thành phức cảm thẩm mỹ trong tiểu 
thuyết Công chúa Đồng Xuân. 

Nghiên cứu liên ngành trở thành xu thế chung trong nghiên cứu văn học ngày nay. Đây 
là nội dung của nhiều giáo trình Văn học so sánh được viết bởi Nguyễn Văn Dân (1998), Trần 
Thị Phương Phương (2019), Trần Đình Sử (2020),… và lý thuyết Liên văn bản (Nguyễn Văn 
Thuấn, Nxb Đại học Huế, 2018) [17]. Ngoài ra, vấn đề này cũng được bàn luận trong nhiều 



Jos.hueuni.edu.vn Tập 134, Số 6D, 2025

 

chuyên khảo, tiêu biểu như trong chuyên khảo Văn học Việt Nam đổi mới – từ những điểm nhìn 
tham chiếu (Nxb Văn hóa – Văn nghệ, 2019), Phan Tuấn Anh có bài Nghiên cứu liên ngành trong 
nghiên cứu văn học (Hậu) hiện đại – từ thế giới đến Việt Nam. Bài viết trình bày mối quan hệ giữa 
văn học với các ngành khoa học xã hội (triết học, xã hội học, tâm lý học, ngôn ngữ học) và khoa 
học tự nhiên (vật lý học, y học, sinh học, môi trường học).  

Về mối quan hệ giữa các loại hình nghệ thuật, đã có không ít công trình, từ những nghiên 
cứu các vấn đề lý thuyết đến ứng dụng. Riêng mối quan hệ giữa văn học và nghệ thuật tạo 
hình, có nhiều nghiên cứu chỉ ra mối quan hệ này trong các trường hợp cụ thể. Lê Lưu Oanh 
(2006), trong Văn học và các loại hình nghệ thuật, giới thiệu một số vấn đề cơ bản về nghệ thuật; 
mối quan hệ giữa văn chương và nghệ thuật tạo hình; đặc trưng thẩm mỹ của nghệ thuật Việt 
Nam [11]. Năm 2017, trong quyển Tiểu thuyết Việt Nam đầu thế kỉ XXI – Lạ hóa một cuộc chơi (Nxb 
Đại học Huế) [1], ở nội dung Đổi mới không chỉ để “lạ”, Thái Phan Vàng Anh chọn tiểu thuyết 
Thành phố bị kết án biến mất của Trần Trọng Vũ làm ví dụ cho xu hướng lạ hóa tiểu thuyết Việt 
Nam hiện đại, nhờ hiện tượng giao thoa kỹ xảo giữa văn học và hội họa trong tiểu thuyết. 
Quyển Vượt qua những ranh giới của văn chương của Khoa văn học, Trường Đại học Khoa học xã 
hội và Nhân văn Thành phố Hồ Chí Minh (NXb Văn hóa Văn nghệ, 2020) có bài Nghệ thuật phối 
cảnh trong một vài tác phẩm hội họa Phục Hưng của Nguyễn Ngọc Bảo Trâm. Theo tác giả, từ thời 
Phục hưng, nghệ thuật phối cảnh trong hội họa dùng để thể hiện hình ảnh ba chiều trên bề mặt 
hai chiều nhằm tạo hiệu ứng chiều sâu trong tranh vẽ [10]. Bên cạnh đó, còn có bài viết Hiện 
tượng dung hợp văn học đại chúng – thuần túy/tinh hoa: đối chiếu Hạ đỏ của Nguyễn Nhật Ánh, 
Tugumi của Y. Banana từ góc nhìn mạn họa thiếu nữ Nhật Bản của Nguyễn Thị Mai Liên, đăng trên 
Tạp chí Nghiên cứu Văn học, số 1, 2022. Bài viết đối chiếu hai tác phẩm Hạ đỏ của Nguyễn 
Nhật Ánh và Tugumi của Banana Yoshimoto với nhau trong sự quy chiếu đến những yếu tố 
của truyện tranh mạn họa thiếu nữ (shoujo manga) – loại hình văn học đại chúng nổi tiếng và 
phổ biến ở Nhật [7]. Đây có thể được xem là hướng nghiên cứu kép, giữa văn học Việt Nam và 
văn học Nhật Bản, cũng như giữa văn học với hội họa. Phan Nguyễn Thanh Tân, Nguyễn Thị 
Hồng Hạnh (2024), trong bài Tương tác loại hình trong truyện ngắn Jorge Luis Borges, Tạp chí Đại 
học Sư phạm Hà Nội, số 1, 2024, trình bày sự xâm nhập của hội họa vào trong văn học qua 
truyện ngắn của Jorge Luis Borges, thể hiện qua sự phối hợp màu sắc, đường nét đặc biệt nhằm 
biểu đạt ý đồ nghệ thuật [14]. 

Bàn về mối quan hệ giữa văn học và kiến trúc không thể không kể đến công trình Mối 
quan hệ kiến trúc và các loại hình nghệ thuật của Tôn Thất Đại (2022). Tác giả khái quát đặc trưng 
cơ bản của một số loại hình nghệ thuật (kiến trúc, mỹ thuật công nghiệp, tạo hình – hội họa và 
điêu khắc, múa, âm nhạc, sân khấu, điện ảnh, văn học, xiếc), kiến giải mối quan hệ giữa kiến 
trúc với các loại hình nghệ thuật này [3]. Ngoài ra, các nghiên cứu ứng dụng có thể kể đến như 
Phan Thanh Hải, Lê Thị An Hòa, Phạm Đức Thành Dũng với bài Hệ thống Thơ chữ Hán trên kiến 
trúc cung đình Huế – Một di sản tư liệu độc đáo, Di sản văn hóa vật thể, số 2 (51), 2015 [4]. Cùng 



Phan Nguyễn Thanh Tân và cs Tập 134, Số 6D, 2025

 

124 

chủ đề này còn có bài viết Hình tượng con người trong thơ trên kiến trúc cung đình Huế của 
Nguyễn Phước Hải Trung, Tạp chí Khoa học – Đại học Huế: Khoa học Xã hội Nhân văn, Tập 
128, số 6C, 2019, tr.19–36, đã khảo sát 1.087 bài thơ, hội đủ các loại thể (như ngũ ngôn tứ tuyệt, 
thất ngôn tứ tuyệt, ngũ ngôn bát cú, thất ngôn bát cú cùng các thể cổ phong khác thơ trên kiến 
trúc cung đình Huế), qua đó làm bật nổi hình tượng con người vũ trụ, con người đạo đức và 
con người đấng bậc gắn bó với thế giới quan của thời Nguyễn và cho thấy thơ trên kiến trúc 
cung đình Huế là hệ thống ngôn ngữ nghệ thuật mang sắc thái riêng, tiêu biểu cho trường thẩm 
mỹ, có những hình thức thể hiện mang đậm bản sắc [19]. Nguyễn Phương Khánh với bài Những 
mảnh vỡ cảnh quan trong tiểu thuyết W.G. Sebald: Kiến trúc như các “chỉ dấu” của kí ức, Nghiên cứu 
văn học, số 4, 2022 [5] và bài Sự kiến tạo nơi chốn trong tiểu thuyết Kawabata Yasunari, Tạp chí 
Khoa học xã hội, Nhân văn và Giáo dục, Trường Đại học Sư phạm, Đại học Đà Nẵng; Số: Số 12 
(01), trang: 135-144, 2022 [6]. Theo Nguyễn Phương Khánh, lý thuyết về nơi chốn trong hiện 
tượng học, đến quan niệm về “tinh thần nơi chốn” trong hiện tượng học kiến trúc hay địa lý 
nhân văn, đều hướng đến việc diễn tả: nơi chốn không chỉ là địa điểm, mà là môi cảnh khẳng 
định sự tồn tại một cách duy nhất của con người.  

Thực tiễn cho thấy, mối quan hệ giữa các loại hình nghệ thuật được các nhà nghiên cứu 
nhìn nhận, khẳng định, triển khai đa phương diện, từ củng cố cơ sở lý luận đến khái quát và 
chứng minh biểu hiện của vấn đề trong trường hợp nhất định. Tuy nhiên, sự giao thoa và ảnh 
hưởng giữa các yếu tố của nhiều loại hình nghệ thuật trong tiểu thuyết Công chúa Đồng Xuân 
của Trần Thùy Mai chưa được quan tâm nghiên cứu. Chúng tôi gọi sự giao thoa và ảnh hưởng 
giữa các yếu tố của nhiều loại hình nghệ thuật là “tương tác loại hình” và nhận thấy nghiên cứu 
vấn đề này trong tiểu thuyết Công chúa Đồng Xuân của Trần Thùy Mai là hướng nghiên cứu có 
tính mới. Về lý luận, nghiên cứu củng cố một số vấn đề cơ bản về tương tác loại hình. Về thực 
tiễn, nghiên cứu kiến giải tiểu thuyết Công chúa Đồng Xuân của Trần Thùy Mai từ góc nhìn 
tương tác loại hình, chỉ ra sự đa dạng thẩm mỹ từ dấu ấn tương tác, qua đó, góp thêm hướng 
tiếp cận về tác phẩm. 

2. Phương pháp nghiên cứu 

Nghiên cứu được thực hiện bằng việc vận dụng kết hợp các phương pháp: Phương pháp 
loại hình, phương pháp hệ thống, phương pháp so sánh. Phương pháp loại hình được vận 
dụng để phân chia loại hình nghệ thuật, làm cơ sở cho việc nhận thức tương tác loại hình. 
Phương pháp hệ thống được vận dụng để lược khảo tài liệu, hệ thống hóa các vấn đề nghiên 
cứu về đặc điểm loại hình nghệ thuật và nhận thức về các kiểu, các chiều, các cấp độ tương tác 
loại hình. Phương pháp so sánh được vận dụng song song và kết hợp với phương pháp hệ 
thống nhằm nhận diện đặc điểm loại hình nghệ thuật; chỉ ra yếu tố cố định/yếu tố “khả biến”, 
lằn ranh và sự biến đổi, tương tác, hòa phối của các yếu tố cấu thành nên đặc điểm loại hình 



Jos.hueuni.edu.vn Tập 134, Số 6D, 2025

 

nghệ thuật trong tiểu thuyết Công chúa Đồng Xuân qua bình diện cấu trúc và tín hiệu thẩm mỹ 
để làm cơ sở cho việc đánh giá sự cách tân sáng tạo độc đáo của nhà văn. 

3. Kết quả và thảo luận 

3.1. Tương tác loại hình – từ bản chất của đời sống nghệ thuật đến cách tân của chủ thể 
sáng tạo và khám phá của đối tượng tiếp nhận 

Trong bối cảnh hiện đại, khi tư duy nghệ thuật được mở rộng, một số nhà văn có xu 
hướng cách tân bằng cách tích hợp đặc điểm của các thể loại khác vào cấu trúc tác phẩm. Điều 
này góp phần làm cho đời sống văn học, đặc biệt là phương diện thể loại, trở nên phức tạp hơn. 
Từ đó, tiếp cận văn học dưới góc độ tương tác thể loại ngày càng thu hút sự quan tâm của giới 
nghiên cứu. Cách tiếp cận này không chỉ góp phần làm sáng tỏ giá trị tác phẩm, còn mở ra khả 
năng liên kết nghiên cứu văn học với các loại hình nghệ thuật khác, phản ánh thực tế giao thoa 
giữa các thành viên trong “gia đình nghệ thuật”. 

Tương tác loại hình là đặc trưng cơ bản của đời sống nghệ thuật. Trước khi được xác lập 
về mặt lý thuyết, các loại hình nghệ thuật tồn tại trong trạng thái nguyên hợp, kết tinh trong 
nghệ thuật nguyên thủy như: diễn xướng thơ, múa, âm nhạc, kịch câm,... Quá trình phân công 
lao động và phát triển kinh tế thúc đẩy sự phát triển tư duy, mở rộng phạm vi nghệ thuật khỏi 
giới hạn giá trị thực dụng, chuyển từ hoạt động thực tiễn sang hoạt động nhận thức. Sự phân 
hóa nghệ thuật thành các loại hình chuyên biệt nhằm đáp ứng nhu cầu xã hội hiện đại không 
loại trừ khả năng ảnh hưởng lẫn nhau giữa các loại hình này. Trong Văn học và các loại hình nghệ 
thuật, Lê Lưu Oanh (2006) có viết: “Trong thời trung cổ, song song với nghệ thuật kiến trúc, 
nghệ thuật trang trí – thực dụng phát triển mạnh mẽ, có ảnh hưởng đến kiến trúc, đến mức 
những luận văn về thi học gắn với việc nghiên cứu kỹ thuật về trang trí”; “Từ thời Phục hưng 
đến thế kỉ XVIII (…) ở các nước tạo hình phát triển, những quy luật được rút ra từ nghệ thuật 
tạo hình đã được chuyển sang văn học” [11, Tr. 128]. Văn chương không tách khỏi mối tương 
quan với các loại hình nghệ thuật: “Sự phát triển của văn học nằm chung trong các đặc điểm 
của nghệ thuật” [3, Tr. 129]. Nói cách khác, văn chương là hình thức tồn tại chỉnh thể tổng hòa 
các yếu tố của nhiều loại hình nghệ thuật. 

Sáng tạo nghệ thuật là quá trình giao tiếp thẩm mỹ, vừa phản ánh hiện thực xã hội, vừa 
chịu ảnh hưởng bởi các quy luật tự nhiên của nghệ thuật. Tương tác loại hình, tuy không phải 
hiện tượng mới, nhưng khi được nhận thức và vận dụng có chủ đích trong cách tân nghệ thuật, 
đánh dấu sự phát triển trong tư duy nghệ thuật hiện đại. Trong bối cảnh hiện đại, xu hướng 
vượt ra khỏi các mô thức nghệ thuật truyền thống ngày càng rõ nét, thể hiện qua nhu cầu sáng 
tạo và tiếp nhận đa chiều của cả người viết lẫn người đọc. Trước xu thế đó, văn chương vận 
động theo hướng cởi mở, linh hoạt, tiếp nhận ảnh hưởng từ nhiều hệ thống biểu đạt, trong đó 
có các loại hình nghệ thuật khác. 



Phan Nguyễn Thanh Tân và cs Tập 134, Số 6D, 2025

 

126 

Từ thế kỷ XX, trên thế giới, hiện tượng tương tác loại hình được phản ánh một cách gián 
tiếp, nhưng tinh tế qua ngôn ngữ của các loại hình nghệ thuật trong trạng thái dung hợp. 
Koginov (1963), trong Các loại hình nghệ thuật, gọi mỗi loại hình nghệ thuật bằng đặc điểm của 
các loại hình nghệ thuật khác: “Kiến trúc là âm nhạc ngưng tụ, âm nhạc bằng đá. Hoa văn là âm 
nhạc được khắc họa, âm nhạc thị giác. Nhảy múa là âm nhạc của cơ thể. Thơ trữ tình là âm nhạc 
của ngôn ngữ. Âm nhạc là kiến trúc có âm thanh, là hoa văn của thính giác, là thơ trữ tình 
không lời” [12, Tr. 96]. Paustovsky (2003), trong Bông hồng và bình minh mưa, khẳng định sự xuất 
hiện các yếu tố của nhiều loại hình nghệ thuật trong văn xuôi là “chân lý”: “Có những chân lý 
không phải bàn cãi nhưng chúng thường nằm yên một cách vô ích, không giúp gì cho hoạt 
động của con người chỉ vì chúng ta lười biếng và dốt nát. Một trong những chân lý không cần 
phải bàn cãi ấy có liên quan đến nghề văn. Chân lý đó là sự hiểu biết những lĩnh vực nghệ thuật 
hàng xóm láng giềng như thi ca, hội họa, kiến trúc, điêu khắc và âm nhạc, điều đó làm phong 
phú dị thường thế giới bên trong của người viết văn xuôi và làm cho văn xuôi của người đó có 
một sức biểu hiện đặc biệt” [13, Tr. 211]. Ở Việt Nam, các nhà nghiên cứu đề cập đến tương tác 
loại hình qua tính nguyên hợp vốn là bản chất của đời sống nghệ thuật. Lê Lưu Oanh (2006), 
trong Văn học và các loại hình nghệ thuật, nhận định: “Ở mỗi loại hình nghệ thuật đều có sự kết 
hợp và đan chen của các đặc điểm khác nhau. Vì vậy, không thể nói loại hình nghệ thuật nào là 
thuần nhất” [11, Tr. 95]. Lê Hải Anh và Đỗ Văn Hiểu (2022), trong Quan niệm văn học là một loại 
hình nghệ thuật và vấn đề dạy – học văn trong nhà trường phổ thông, cho rằng: “Văn học thuộc về 
gia đình nghệ thuật, do đó văn học có mối quan hệ mật thiết với các loại hình nghệ thuật khác”, 
“các nhà nghiên cứu đều khẳng định mối quan hệ mật thiết giữa thơ ca với hội họa, âm nhạc 
qua cách nói: trong thơ có nhạc, trong thơ có họa”, “tác phẩm văn học còn xuất hiện hầu hết 
dấu ấn của các loại hình nghệ thuật khác, như: điêu khắc, kiến trúc, âm nhạc, hội họa, vũ 
đạo,…” [2, Tr. 70-71]. Tôn Thất Đại (2022), trong Mối quan hệ kiến trúc và các loại hình nghệ thuật, 
khái quát quan niệm của người xưa về mối quan hệ giữa các loại hình nghệ thuật: “Người xưa 
đã quan niệm tất cả các ngành nghệ thuật nằm trong một gia đình và thật ra các ngành nghệ 
thuật rất thống nhất với nhau, chúng đều là sản phẩm của trí tuệ và lao động của con người. 
Chúng là biểu hiện khác nhau của óc thẩm mỹ của con người trong những điều kiện cụ thể, 
những lĩnh vực cụ thể” [3, Tr. 4]. Các tiền đề lý luận có trước đã khai sáng, gợi mở, trở thành 
nền tảng cho việc nghiên cứu tương tác loại hình. 

Tương tác loại hình đã được các nhà nghiên cứu trong và ngoài nước triển khai trên 
nhiều phương diện. Việc vận dụng hiện tượng này trong khám phá giá trị thẩm mỹ của văn 
chương nói riêng và nghệ thuật nói chung vẫn là hướng nghiên cứu tiềm năng. Trong nghiên 
cứu này, tương tác loại hình (type interaction) được hiểu là sự xuất hiện, giao thoa, tác động, ảnh 
hưởng giữa các yếu tố của nhiều loại hình nghệ thuật trong cùng một tác phẩm, một giai đoạn/trào 
lưu/khuynh hướng/trường phái nghệ thuật, qua đó tạo nên sự đa dạng thẩm mỹ. Nghiên cứu tương 
tác loại hình trong văn chương là đặt văn chương trong tương quan với các loại hình nghệ thuật 
nhằm nhận biết, lý giải sự giao thoa, tác động, ảnh hưởng giữa chúng; đồng thời, chỉ ra điểm 



Jos.hueuni.edu.vn Tập 134, Số 6D, 2025

 

tương đồng/dị biệt giữa thủ pháp sáng tác tạo nên đặc trưng loại hình và tín hiệu thẩm mỹ từ 
dấu ấn tương tác. Tương tác loại hình trong văn chương thường diễn ra ở hai cấp độ: cấp độ 
thứ nhất là cấp độ bề mặt – sự xuất hiện những biểu hiện riêng biệt của các loại hình nghệ thuật 
trong chỉnh thể văn chương; cấp độ thứ hai là cấp độ bề sâu – sự tổng hợp, tác động, ảnh hưởng 
giữa đặc điểm các loại hình nghệ thuật và chỉnh thể văn chương qua thủ pháp sáng tác. Hai cấp 
độ này, có khi biểu hiện rõ ràng và tách biệt, có khi tương hỗ và đan xen. Nghiên cứu vấn đề 
này cho phép lý giải cách tân nghệ thuật của nhà văn, phục vụ nhu cầu tiếp nhận đa chiều của 
người đọc và hướng tiếp cận liên ngành của giới nghiên cứu.  

Từ tư duy nghệ thuật nguyên thủy, các loại hình nghệ thuật ra đời nhằm đáp ứng những 
nhu cầu thực dụng của con người. Khi chức năng thực dụng được duy trì và mở rộng, nghệ 
thuật dần chuyển hóa thành phương tiện nhận thức, từ đó hình thành giá trị thẩm mỹ. Theo 
nguyên tắc thẩm mỹ, nghệ thuật phân hóa thành nhiều loại hình nhằm đáp ứng thị hiếu đa 
dạng của con người, nhưng vẫn giữ mối liên hệ nội tại do cùng chung bản chất sáng tạo. Sự ảnh 
hưởng lẫn nhau giữa các loại hình là tất yếu, như mối liên hệ tương hỗ trong cùng hệ thống 
biểu đạt. Tuy nhiên, nghiên cứu tương tác loại hình không chỉ nhằm khẳng định tính tất yếu 
đó, mà chủ yếu hướng đến việc khám phá sáng tạo nghệ thuật dựa trên nền tảng giao thoa sẵn 
có. Trong quá trình sáng tác, tác giả có thể không chủ đích sử dụng yếu tố của các loại hình 
nghệ thuật khác, song trường tương tác thẩm mỹ vẫn có thể hình thành và phát huy hiệu lực 
trong quá trình tiếp nhận. Do đó, tiếp cận văn học từ góc độ tương tác loại hình là hướng 
nghiên cứu có tính mới trong việc khám phá giá trị của văn chương. 

3.2. Tiểu thuyết Công chúa Đồng Xuân của Trần Thùy Mai – từ văn chương đến các loại hình 
nghệ thuật và sự đa dạng thẩm mỹ 

3.2.1. Tiểu thuyết Công chúa Đồng Xuân của Trần Thùy Mai – từ văn chương đến hội họa và 
những tạo phối 

Nếu được vận dụng trong văn chương, các yếu tố loại hình tất yếu phải thể hiện đặc 
trưng của nó qua ngôn từ. Không thể gọi bức tranh là sản phẩm của văn chương nếu nó không 
được khắc họa bằng ngôn từ, và phải là ngôn từ giàu tính tạo hình. Trần Thùy Mai vận dụng 
chức năng tạo hình của ngôn từ không chỉ đạt hiệu quả trong việc sáng tạo văn chương một 
cách thuần túy mà còn kiến thành yếu tố hội họa. Yếu tố hội họa trong Công chúa Đồng Xuân có 
tính tối giản và tập trung truyền thần, phản ánh đặc thù tư duy nghệ thuật phương Đông dù kỹ 
thuật tự sự có phần ảnh hưởng từ văn học hiện đại phương Tây, biểu hiện rõ nét ở việc khắc 
họa chân dung nhân vật và phối cảnh. 

Khắc họa chân dung nhân vật không phải thủ pháp đặc thù của hội họa hay văn chương 
mà được vận dụng ở hầu hết loại hình nghệ thuật. Tuy nhiên, trong Công chúa Đồng Xuân, thủ 
pháp khắc họa chân dung nhân vật của Trần Thùy Mai tiệm cận với cảm quan hội họa. Nhà văn 
khắc họa chân dung nhân vật thay đổi về nhân diện và tính cách theo diễn tiến truyện kể, đặt 



Phan Nguyễn Thanh Tân và cs Tập 134, Số 6D, 2025

 

128 

họ trong các quyền lực xã hội để phản ánh biến động thời cuộc, tạo trường đối thoại giữa hiện 
tại và quá khứ – giữa người đọc hôm nay và “siêu người đọc” hôm qua. Không đơn thuần là 
hành trình kiếm tìm tính chân xác của lịch sử, trường đối thoại này là hành trình phân bua và 
lấp đầy khoảng trống lịch sử qua lăng kính hậu sinh.  

Gia Phúc (công chúa Đồng Xuân) là một trong những nhân vật chiếm dung lượng lớn, 
được tác giả dụng công. Chân dung của Gia Phúc là những mảnh ghép tản mác khắp tác phẩm, 
hòa cùng các mảnh ghép khác hợp thành bức tranh xã hội với đầy đủ các cung bậc cảm xúc: hỷ, 
nộ, ái, ố. Ở từng giai đoạn cuộc đời, chân dung của Gia Phúc có sự biến đổi, nhưng trong sự 
biến đổi là sự bảo toàn của vẻ đẹp thuần khiết, bởi nhà văn luôn dành tình thương cho bóng 
hồng bị lãng quên trong biến cố lịch sử. Nhân vật này xuất hiện lần đầu trong trận mưa trút 
xuống kinh thành Huế sau ba tháng trời hạn: “Một cô bé đầu trần, mái tóc ướt nhẹp rối bung 
xõa xuống hai vai (…) nước mưa dán chặt vào tấm áo kiềng bằng lụa tơ tằm, làm lộ rõ đôi vú 
dậy thì, nhỏ nhắn và xinh xinh như hai nắm xôi trắng” [8, Tr. 8]. Khác với kiểu mô phỏng chi 
tiết và chân thật trong nghệ thuật phương Tây, Trần Thùy Mai kiến tạo chân dung của Gia Phúc 
theo lối miêu tả ước lệ, chỉ điểm xuyết một số chi tiết nổi bật, giống như cách họa sĩ chỉ vẽ cánh 
hoa để gợi cả vườn xuân. Nhà văn để chủ thể nổi trên nền mưa xám, tạo cấu trúc không gian 
thanh thoát, toát lên mối giao hòa giữa con người và thiên nhiên. Màu sắc và ánh sáng bị giảm 
thiểu, vỏn vẹn độ trong suốt của tấm áo kiềng được thể hiện gián tiếp và toát lên cái thần của 
chân dung qua điểm nhấn đôi vú. Đây là bố cục đơn sắc, nổi bật hình thể nhân vật trên nền trời 
mưa xám, tương tự kỹ thuật làm nền trong tranh thủy mặc để chủ thể được sáng lên. Ánh sáng 
trong khung cảnh này không đến từ nguồn chiếu sáng tự nhiên, mà từ “độ trong” của chất liệu, 
cho thấy sự nhấn mạnh vào đường nét và độ tương phản thay vì phơi bày toàn diện. Điểm 
nhấn này chứa đựng ẩn ý ngợi ca vẻ đẹp căng tràn sức sống của cô gái đang độ xuân thì và gợi 
mở câu chuyện về thân thế nhân vật, trong tạo hình có tự sự – trong tự sự có tạo hình. Điều đó 
cho thấy tín hiệu thẩm mỹ của yếu tố hội họa được hình thành từ kỹ thuật dụng ngôn đậm dấu 
ấn minh triết nghệ thuật phương Đông, ý trong cảnh – cảnh trong ý. Qua sự kiện Thái Hậu mời 
họa sĩ vào cung Gia Thọ để vẽ chân dung cho Gia Phúc, nghệ thuật họa trong họa được Trần 
Thùy Mai thể hiện tinh tế: “Họa sĩ đúng là kỳ tài, trong hơn một canh giờ đã phác họa rất sinh 
động: một thiếu nữ trẻ trung phơi phới, bờ môi căng tràn nũng nịu và ánh mắt hóm hỉnh như 
đang cười” [8, Tr. 109]. Tầng tương tác mới được thiết lập: chân dung văn chương (miêu tả 
bằng ngôn ngữ) lồng vào chân dung hội họa (do họa sĩ vẽ), bên trong bức họa lại xuất hiện bài 
thơ: “Phù dung như diện, liễu như mi” (mặt như đóa hoa phù dung, mày như lá liễu) [8, Tr. 
109]. Sự đan cài giữa văn chương và hội họa tạo nên cấu trúc liên văn bản chặt chẽ, cho thấy nỗ 
lực vượt khỏi ranh giới loại hình của nhà văn. Bên cạnh đó, Trần Thùy Mai còn lồng ghép thủ 
pháp “họa vân hiển nguyệt” trong hội họa phương Đông vào quá trình vẽ tranh của họa sĩ. Để 
diễn tả mùi hương trên cơ thể công chúa, họa sĩ vẽ thêm đôi bướm bay tung tăng quanh vành 
khăn nhung vấn tóc: “Bẩm, công chúa có biết vì sao vẽ thêm đôi bướm này không? Vì tại hạ 
muốn diễn tả mùi hương” [8, Tr. 109]. Việc mượn đôi bướm để diễn tả mùi hương, mượn sự vật 



Jos.hueuni.edu.vn Tập 134, Số 6D, 2025

 

hiện tượng này để diễn tả sự vật hiện tượng khác dựa vào mối quan hệ tiềm tàng giữa chúng, là 
phương thức thể hiện mang tính ước lệ, trừu tượng, nhưng phóng khoáng và bay bổng. Sự vận 
dụng yếu tố hội họa không dừng lại ở việc miêu tả ngoại hình nhân vật mà còn thể hiện ở cách 
nhà văn kiến tạo hình tượng qua thời gian. Điểm đặc biệt trong cách Trần Thùy Mai “vẽ” Gia 
Phúc là tính liên tục và biến hóa của hình tượng. Không có một chân dung cố định, mà là chuỗi 
các trạng thái hình thể, phản ánh quá trình chuyển hóa nội tâm và số phận. Từ lúc phò mã xuất 
chinh, Gia Phúc thường bưng mặt khóc. Vì nhớ chồng, công chúa cùng con trai và đoàn tùy 
tùng lên đường ra Bắc. Chuyến đi này là nút thắt mở ra những biến cố về sau. Số phận của công 
nương quyền quý phút chốc hòa vào cơn dâu biển của thời cuộc loạn ly. Dù mất chồng, bị Cúc 
Tần và thổ phỉ hành hạ, nhà văn không để công chúa xấu đi dù nhân diện ít nhiều thay đổi: 
“Gia Phúc vẫn cười, gương mặt độ tuổi hồi xuân như đóa hải đường đượm sương, đỏ ửng, long 
lanh” [8, Tr. 109]. Sau những thăng trầm, Gia Phúc được Trần Thùy Mai vẽ lại chân dung, 
nhưng đó là chân dung của góa phụ đang độ hồi xuân, “bờ môi căng tràn nũng nịu và ánh mắt 
hóm hỉnh” trước kia thay bằng màu “đỏ ửng” của sắc diện long lanh. Trong những thời điểm 
khác nhau, tác giả lựa chọn chất liệu và phương thức phù hợp để tạo hình chân dung của công 
chúa, khi tập trung vào một số điểm nhấn trên cơ thể để thể hiện vẻ đẹp căng tràn sức sống của 
thiếu nữ, khi chấm phá sắc đỏ để thể hiện sinh khí của góa phụ đang độ hồi xuân. Các chân 
dung này khúc xạ lẫn nhau, giữa thiếu niên và trung niên, giữa tiếng cười và nỗi đau, giữa hào 
hoa của công nương và trần trụi khắc nghiệt của cuộc đời. Hành trình của Gia Phúc, từ cung 
cấm đến lưu lạc, là hành trình chuyển hóa liên tục về tạo hình và ý nghĩa. Mỗi thời điểm chân 
dung được tái hiện là mỗi lần văn chương “vẽ lại” bằng ngôn từ những bức họa. Chân dung là 
tập hợp của nhiều bức họa rời rạc, nhưng lại thống nhất về ý nghĩa. Yếu tố hội hoạ trong văn 
chương không đơn thuần như phương tiện thị giác, mà là phương pháp để nhà văn tổ chức 
nghệ thuật. Không hoa mỹ hóa sắc điệu bề ngoài của nhân vật để làm hình mẫu, bởi không có 
bất cứ hình mẫu nào đại diện cho nhân vật, Trần Thùy Mai lấy cái hữu hình của yếu tố hội họa 
nhằm gợi lên cái vô hình của ý vị văn chương, lấy cảm thụ thẩm mỹ hội họa làm tiền đề cho 
cảm thụ thẩm mỹ văn chương. Điều này cho thấy nỗ lực của nhà văn trong việc kiếm tìm sự đa 
dạng thẩm mỹ từ mối liên cận giữa văn chương và hội họa. 

Tương tự việc khắc họa chân dung nhân vật, phối cảnh là thủ pháp phổ quát trong sáng 
tạo nghệ thuật. Dù không đặc thù cho bất kỳ loại hình nào, nhưng mỗi loại hình có phương 
thức phối cảnh riêng bằng cách sử dụng chất liệu của chính nó hoặc vay mượn lẫn nhau. Văn 
chương phối cảnh bằng ngôn từ giàu tính tạo hình, làm nên các yếu tố tạo hình trong chỉnh thể 
ngôn từ như yếu tố hội họa, yếu tố kiến trúc, yếu tố điêu khắc. Hội họa phối cảnh bằng màu 
sắc, đường nét, hình khối,… và sự cộng hưởng của các chất liệu này hình thành yếu tố văn 
chương trong tranh, như yếu tố tự sự trong Tiếng thét của Edvard Munch và yếu tố trữ tình 
trong Bản giao hưởng trắng của Hoàng Tích Chù. Trong Công chúa Đồng Xuân, Trần Thùy Mai sử 
dụng ngôn từ giàu tính tạo hình để tái hiện hiện thực, làm nên yếu tố hội họa. Yếu tố hội họa 
như một thuộc tính loại hình ảnh hưởng đến các phương diện sáng tác, trong đó có thủ pháp 



Phan Nguyễn Thanh Tân và cs Tập 134, Số 6D, 2025

 

130 

phối cảnh. Thủ pháp phối cảnh phản ánh sự giao thoa giữa phối cảnh văn chương và phối cảnh 
hội họa; biểu hiện ở việc liên tưởng, kết nối các yếu tố hội họa được tạo lập bằng ngôn từ giàu 
tính tạo hình; làm nên hiệu ứng co giãn, xa gần giữa các cảnh; hợp thành bối cảnh nghệ thuật 
đóng vai trò như một cấp độ nhận thức thẩm mỹ. 

Trong Công chúa Đồng Xuân, phần lớn sự kiện đều thuộc ba cảnh chính: cảnh thiên nhiên, 
cảnh sinh hoạt, cảnh hành động. Về bản chất, các cảnh này chỉ mang tính tương đối, giao thoa 
với nhau, được phân loại để kiến giải nghệ thuật phối cảnh trong Công chúa Đồng Xuân qua 
tương quan giữa văn chương và hội họa. Trần Thùy Mai phối cảnh thiên nhiên đơn giản, 
nhưng có sức tác động đến những cảnh khác trong bức tranh tổng thể của nghệ thuật ngôn từ, 
đơn cử là tiền đề cho việc bắt đầu hoặc tiếp nối của cảnh sinh hoạt và cảnh hành động. Mở đầu 
các chương, có trường hợp, nhà văn triển khai sự kiện bằng cách phối cảnh thiên nhiên: “Ngày 
mồng sáu tháng bảy năm Kỷ Mùi, vào tầm xế chiều, một trận mưa lớn ào ào trút xuống kinh 
thành Huế. Trên thềm cung Gia Thọ, Thái hậu Từ Dụ đứng nhìn trời, miệng lâm râm tạ ơn trời 
đất” (chương 1) [8, Tr. 7], “Trời đã xế chiều, Thiện phi Nguyễn Thị Cẩm vẫn còn thơ thẩn bên 
trong cửa Trương Đức. Gió chiều bắt đầu gờn gợn, thị nữ Tố Quỳ cẩn thận khoác trên vai chủ 
chiếc khăn nhiễu màu phỉ thúy” (chương 7) [8, Tr. 65]. Tương tự như cách họa sĩ sử dụng ánh 
sáng và độ sâu để dẫn dắt ánh nhìn, Trần Thùy Mai dùng cảnh thiên nhiên để dẫn dắt người 
đọc vào chiều sâu tâm lý nhân vật, chuẩn bị cho sự chuyển cảnh từ thiên nhiên sang sinh hoạt 
hoặc hành động. Dù dẫn nhập bằng cảnh thiên nhiên không nhiều, Trần Thùy Mai vẫn có nét 
riêng trong phương thức phối cảnh này. Điểm nổi bật của cảnh thiên nhiên ở phần mở đầu các 
chương là được phối bằng không gian mênh mông nhưng không trống trải, khái quát nhưng 
không đơn điệu, thể hiện vẻ thoáng đạt và man mác u buồn của trời chiều. Nhờ phối cảnh thiên 
nhiên, việc bộc lộ trạng thái tâm lý nhân vật và việc luân chuyển giữa các cảnh vô hình chung 
được hợp lý hóa: trận mưa lớn được chờ đợi từ lâu đã đổ xuống trong cái nắng oi bức của buổi 
xế chiều, khiến Thái hậu cảm thấy bất ngờ và mãn nguyện vì lời khẩn cầu ứng nghiệm; cơn gió 
lạnh và không gian gờn gợn của buổi xế chiều khiến Thiện phi lo sợ, về cung để chuẩn bị chầu 
Hoàng thượng, trong khi đang làm chuyện bí mật,... Cách phối cảnh này có một số điểm tương 
đồng với kỹ thuật phối cảnh “aerial perspective” trong hội họa, không gian được mô tả không 
chỉ bằng độ xa gần mà còn bằng sắc độ, ánh sáng, sự dịch chuyển cảm xúc. Việc thay đổi trọng 
tâm trần thuật khiến góc nhìn bao quát của cảnh thiên nhiên hoán chuyển sang góc nhìn cụ thể 
của cảnh sinh hoạt và cảnh hành động. Điều đó tạo thành sự hòa phối linh hoạt giữa góc nhìn 
hội họa và điểm nhìn trần thuật, giữa nghệ thuật phối cảnh và nghệ thuật tự sự. Ngoài dẫn 
nhập và triển khai diễn tiến truyện kể, phối cảnh còn là phương thức kết thúc tác phẩm. Cuối 
tiểu thuyết, Đoàn Châu và Nguyễn Chí chắp nối, mở lữ quán bên bờ Nam sông Hương để mưu 
sinh và giao kết với khách giang hồ. Hình ảnh những lữ khách sôi nổi, trẻ trung, lai kinh ứng 
thí khiến Nguyễn Chí nhớ về quá khứ oanh liệt: “Cách đây bốn mươi năm, mình và Nguyễn 
Lâm cùng anh em Đoàn Trưng khi lần đầu gặp nhau, cũng sôi nổi và trẻ trung như những 
chàng trai này” [8, Tr. 7]. Tác phẩm kết thúc bằng cảnh: “Ngoài cửa sổ, nắng đã lên, một ngày 



Jos.hueuni.edu.vn Tập 134, Số 6D, 2025

 

mới lại bắt đầu” [8, Tr. 362]. Nếu cảnh sinh hoạt của lữ khách tại quán co lại trong không gian 
nhỏ hẹp thì cảnh thiên nhiên ngoài cửa sổ lại giãn nở trong không gian rộng lớn. Từ góc độ hội 
hoạ, sự đối lập giữa cảnh sinh hoạt của lữ khách tại quán và cảnh thiên nhiên ngoài cửa sổ 
giống như tranh trong tranh, mỗi chi tiết đều không chỉ có tác dụng tạo dựng không gian vật lý 
mà còn phản ánh trạng thái tinh thần của nhân vật. Ánh sáng cuối truyện, “nắng đã lên”, không 
hẳn là dấu hiệu cho khởi đầu mới, có thể chỉ là sự lặp lại của chu kỳ cũ. Điều này gợi lên vòng 
tuần hoàn không lối thoát của bi kịch thời đại, cũng như số phận nhỏ bé của con người trước 
viễn cảnh tưởng chừng mới mẻ nhưng lại quá mênh mông và nhiễu nhương, qua đó khơi 
nguồn cho nhiều nghi vấn: “Đây là tín hiệu khởi sắc từ thế hệ mới hay là vòng lặp số phận của 
thế hệ Nguyễn Chí, Nguyễn Lâm và anh em Đoàn Trưng?”, “Những con người lý tưởng này có 
thể thay đổi hiện thực tối tăm hay chính sự cố gắng của họ lại đưa nó về nguyên trạng?”,... 
Nhìn chung, trong Công chúa Đồng Xuân, phối cảnh là một trong những thủ pháp nghệ thuật 
phản ánh sự giao thoa giữa yếu tố hội họa và yếu tố văn chương, góp phần thể hiện nhận thức 
thẩm mỹ về hiện thực và con người trong biến động thời cuộc.  

Manh nha, hưng thịnh, suy vong là bản chất lịch sử của các sự vật, hiện tượng trong tiến 
trình đấu tranh và phát triển. Không chỉ gói gọn trong phạm vi của một triều đại phong kiến, 
qua Công chúa Đồng Xuân, Trần Thùy Mai gợi mở người đọc kiếm tìm câu trả lời cho vấn đề 
muôn thuở của nhân loại, đó là phương thức thoát khỏi vòng lặp của bản chất lịch sử để tìm 
thấy con đường riêng cho mỗi cá thể. Đằng sau chân dung nhân vật được khắc họa tinh tế và 
bối cảnh nghệ thuật được hòa phối nhuần nhị là những số phận ngổn ngang trong cái phi lý 
thời đại. Sự minh triết của tư duy hội họa phương Đông và sự uyển chuyển trong kỹ thuật tự 
sự có phần ảnh hưởng từ văn học phương Tây đã góp phần làm nên “chuyện ngàn năm” về 
người, về đời, về bản chất nhân sinh. 

3.2.2. Tiểu thuyết Công chúa Đồng Xuân của Trần Thùy Mai – từ văn chương đến điện ảnh và 
những chuyển động  

Sự ảnh hưởng của điện ảnh đến văn chương không chỉ phản ánh qua phương thức 
chuyển thể loại hình mà còn phản ánh qua kỹ thuật sáng tác. Do ra đời muộn, điện ảnh phát 
triển nhờ sự kế thừa ưu điểm của các loại hình có trước và sự hỗ trợ của khoa học công nghệ, 
như B. Balays nhận định: “Nghệ thuật điện ảnh… muốn thành một đối tượng đáng để ta suy 
ngẫm: nó đòi chỗ đứng trong những hệ thống lớn, tại đây người ta bàn tới đủ chuyện, duy 
thiếu mất có nó” [8, Tr. 5]. Điện ảnh có vị trí quan trọng trong đời sống nghệ thuật hiện đại – 
hậu hiện đại, trở thành động lực để các loại hình khác phản tư và cách tân, trong đó có văn 
chương. Văn chương tiếp thu kỹ thuật điện ảnh để làm mới và thích nghi với thời đại điện ảnh. 
Trong Công chúa Đồng Xuân, thủ pháp nghệ thuật được Trần Thùy Mai sử dụng có sự giao cắt 
với kỹ thuật điện ảnh. Điều này có thể được lý giải từ sự thành công của phim Trăng nơi đáy 
giếng (đạo diễn Nguyễn Vinh Sơn, dựa trên truyện ngắn cùng tên của Trần Thùy Mai), từng gây 
tiếng vang trong điện ảnh Việt Nam. Kinh nghiệm tham gia điện ảnh dường như đã tạo ảnh 



Phan Nguyễn Thanh Tân và cs Tập 134, Số 6D, 2025

 

132 

hưởng ngược trở lại đối với kỹ thuật tự sự của Trần Thùy Mai trong văn chương, đặc biệt là các 
yếu tố: siêu thời gian và siêu không gian, mờ dần và chồng hình. 

 Siêu thời gian và siêu không gian được vận dụng phổ biến trong văn chương và điện 
ảnh, trở thành thủ pháp trung gian giữa hai loại hình. Thủ pháp này biểu hiện ở việc phá vỡ 
tuần tự thời gian và không gian, phân tán thời gian và không gian thành những phiến đoạn, 
khiến nó giãn nở/thu hẹp, đảo chiều/tuyến tính, tua nhanh/ghìm chậm,…  

Trong một số trường hợp, Trần Thùy Mai hiện tại hóa quá khứ bằng cách lấy hiện tại làm 
điểm mốc để đảo chiều thời gian, làm cho hiện tại và quá khứ trượt vào nhau tại một điểm thời 
gian. Ở chương 14, Thái hậu truyền vú Nhự đưa Gia Phúc đến thắp nhang cho sinh mẫu, có 
Hồng Hưu đi cùng. Sự kiện hai anh em ngồi im lặng vì sợ kinh động đến bướm rừng được lắp 
ghép cùng sự kiện Hồng Hưu hồi niệm về việc sinh nở của thị nữ Ý Nhi: “Cả hai anh em ngồi 
yên, lặng phắc, sợ làm kinh động đến con bướm trắng. Trong khi Gia Phúc không hề có khái 
niệm gì về mẹ mình, Hồng Hưu luôn nhớ, nhớ rất rõ thị nữ Ý Nhi, từ lúc nàng còn là một thiếu 
nữ vui tươi nhí nhảnh trong cung Lương phi cho đến khi chết” [8, Tr. 137]. Điều này tạo nên hai 
phân cảnh trùng phức, đó là phân cảnh thăm mộ và phân cảnh thị nữ Ý Nhi sinh nở. Ở phân 
cảnh thăm mộ, phân đoạn thắp nhang, phân đoạn trò chuyện, phân đoạn im lặng của Gia Phúc 
và Hồng Hưu được ghìm chậm, khiến không gian hoang vu và chi tiết “bướm rừng” trở nên 
nổi bật. Theo tín ngưỡng văn hóa dân gian, bướm là hóa thân của linh hồn người mất. Mỗi lần 
thắp nhang cho các mộ ở Phủ Gia Hưng, đặc biệt là mộ của thị nữ Ý Nhi, Hồng Hưu đều thấy 
bướm bay đến. Sự hiện diện của bướm được xem như sự hiện diện của thị nữ Ý Nhi, gợi nhắc 
Hồng Hưu hồi niệm đáng sợ về việc sinh nở của nàng. Hiện tại hóa quá khứ, làm cho phân 
cảnh thăm mộ và phân cảnh thị nữ Ý Nhi sinh nở trượt vào nhau trong điểm thời gian hiện tại 
của sự kiện. Nếu phân cảnh thăm mộ diễn ra trong điểm thời gian hiện tại của sự kiện thì phân 
cảnh thị nữ Ý Nhi sinh nở diễn ra trong hồi niệm nhân vật ở điểm thời gian hiện tại của sự kiện 
đó. Ở phân cảnh thị nữ Ý Nhi sinh nở, tác giả tua nhanh phân đoạn đối thoại giữa Lương phi và 
Hồng Hưu nhưng ghìm chậm phân đoạn sinh nở: “Thị nữ Ý Nhi xinh đẹp, con én nhỏ của viện 
Tần Trang, bây giờ là một khối thịt phanh mở, hai tay bị buộc chặt vào hai mép giường. Hồng 
Hưu vừa tò mò vừa kinh sợ dán mắt vào hai bầu vú cương to và thâm tím trên tấm thân uốn 
cong – cong, và cứng đờ sau một đợt co giật cuối cùng khi giãy chết” [8, Tr. 138]. Sự đảo 
chiều/tuyến tính, tua nhanh/ghìm chậm thời gian dẫn đến sự co giãn không gian để phù hợp 
với bối cảnh sự kiện. Không gian khu mộ trong phân cảnh thăm mộ được giãn nở, diễn tả sự 
quạnh vắng và hoang vu một cách bao quát. Không gian phòng sinh trong phân cảnh thị nữ Ý 
Nhi sinh nở được thu hẹp, diễn tả trạng thái và hình thể của nhân vật một cách cận cảnh. Hai 
phân cảnh, hai thời gian, hai không gian, hai số phận được phục dựng trong điểm thời gian 
hiện tại của sự kiện. Bằng phương thức bố trí thời gian và không gian tương tự như lát cắt điện 
ảnh, Trần Thùy Mai triển khai sự kiện có tính liên đới giữa các nhân vật, làm cho câu chuyện 
của Gia Phúc và sinh mẫu trở nên đồng hiện trong các góc nhìn. Tựu trung, thời gian và không 



Jos.hueuni.edu.vn Tập 134, Số 6D, 2025

 

gian trong Công chúa Đồng Xuân có dấu ấn của kỹ thuật điện ảnh. Bởi vì, thời gian và không 
gian trong điện ảnh không như thời gian và không gian thực theo thứ tự niên đại của máy 
cinématographe, “điện ảnh thanh hợp và chia niên đại thành từng mẩu nhỏ” [8, Tr. 101]. Sự đảo 
chiều/tuyến tính, tua nhanh/ghìm chậm thời gian và không gian là một trong những nguyên lý 
phổ quát của điện ảnh, ảnh hưởng đến tốc độ thu hình [8, Tr. 102]; đồng thời, là một trong 
những thủ pháp phổ quát của văn chương hiện đại – hậu hiện đại, ảnh hưởng đến nhịp điệu 
trần thuật. Trong Công chúa Đồng Xuân, Trần Thùy Mai không phân mảnh cốt truyện hoàn toàn, 
vẫn giữ trục tuyến tính tương tự cách kể chuyện truyền thống. Đôi khi, ở một số chương, nhà 
văn phi trung tâm hóa trần thuật bằng việc sắp xếp nhiều mảnh ghép sự kiện đan xen và diễn 
ra cùng một lúc; từ đó, thời gian và không gian trở nên đa chiều. Đây là nguyên nhân khiến các 
phân cảnh trượt vào nhau, tạo thành nhiều vỉa tầng hiện thực. Điều này cho thấy, dù Trần Thùy 
Mai giữ phong cách cổ điển của văn học cổ phương Đông nhưng vẫn có sự tiếp thu kỹ thuật tự 
sự của văn học hiện đại – hậu hiện đại phương Tây. Cái nền cổ điển đã được chấm phá diện 
mạo của sự cách tân. 

Mờ dần và chồng hình là hiệu ứng điện ảnh hình thành từ siêu thời gian và siêu không 
gian. Khi thời gian và không gian bị giãn nở/thu hẹp, đảo chiều/tuyến tính, tua nhanh/ghìm 
chậm, các phân cảnh và phân đoạn trở nên nhòa đi hoặc chồng lấn theo nhịp điệu trần thuật. 

Ở chương 14, trong phân cảnh thăm mộ, dù chưa biết nhiều về thị nữ Ý Nhi, nhưng khi 
thắp hương cho sinh mẫu, Gia Phúc không kiềm được xúc động: “Nàng chỉ mơ hồ một cảm 
giác ai oán, về một điều gì đấy không may trong cuộc đời mình. Cảm xúc đó day dứt trong tâm 
hồn non trẻ của Gia Phúc, cộng với vẻ ảm đạm của chiều tà hoang vắng, khiến nàng bất giác 
thút thít khóc. Hồng Hưu cầm tay em gái, dắt nàng ra phiến đá bên mộ. “Muội ngồi xuống đây 
lau nước mắt đi” [8, Tr. 136]. Trần Thùy Mai ghìm chậm phân đoạn thắp nhang, tập trung vào 
thái độ và cảm xúc của Gia Phúc, như “zoom in” vào tâm trạng xúc động của Gia Phúc. Sau đó, 
nhà văn làm mờ phân đoạn Hồng Hưu và Gia Phúc trò chuyện ở phiến đá bên mộ, đồng thời 
chồng vào phân đoạn khác có chức năng giải thích mục đích chuyến đi, bổ sung thông tin về 
Đại tướng Nguyễn Tri Phương và ngày cưới của Gia Phúc: “Hôm nay, Thái hậu truyền vú Nhự 
đưa Gia Phúc đến thắp nhang cho mẹ sinh của nàng. Đại tướng Nguyễn Tri Phương đã được 
phục chức Tổng thống Quân vụ đại thần, sắp cầm quân ra Bắc. Vậy là đám cưới Gia Phúc lại 
được gấp rút tiến hành, cho kịp ngày ông ra đi [8, Tr. 136–137]. Đoạn chuyển cảnh này giống 
như thủ pháp “cắt dựng” trong điện ảnh, giúp đưa thêm lớp thông tin nền mà không cần lời 
thoại trực tiếp nào, tạo cảm giác như “flashback lồng trong hiện tại”. Đây là phân đoạn ngắn, 
thoáng qua, nhưng làm đứt gãy mạch sự kiện, khiến người đọc không thể bám chặt vào mạch 
sự kiện tuyến tính mà buộc phải đón nhận dòng ý thức liên tục chuyển động. Sau phân đoạn 
này, phân đoạn Hồng Hưu và Gia Phúc trò chuyện ở phiến đá bên mộ tiếp tục diễn ra. Cuộc trò 
chuyện trở nên mờ dần khi cả hai im lặng và Hồng Hưu nhìn thấy bướm rừng. Bị tác động bởi 
sự xuất hiện của bướm rừng, dòng ý thức của Hồng Hưu về thị nữ Ý Nhi như được kích hoạt, 



Phan Nguyễn Thanh Tân và cs Tập 134, Số 6D, 2025

 

134 

khiến phân cảnh thăm mộ bị phân cảnh thị nữ Ý Nhi sinh nở chồng lấn. Hai phân cảnh này 
trượt vào nhau, diễn ra cùng một điểm thời gian của sự kiện, như hai lớp hình ảnh trong thủ 
pháp dựng phim kiểu “superimposition” (chồng hình). Thế nhưng, một trong hai phải mờ dần 
để nhường chỗ cho phân cảnh còn lại. Khi dòng ý thức của Hồng Hưu kết thúc, phân cảnh thị 
nữ Ý Nhi sinh nở mờ dần, hình ảnh nấm mộ và bướm rừng của phân cảnh thăm mộ bắt đầu rõ 
nét, trả nhân vật và độc giả trở lại thực tại, chồng lấn lên phân cảnh trước: “Nhưng Hồng Hưu 
nhận ra, mình vẫn mong chờ giấc mơ thầm kín ấy: một cảm giác tuyệt đỉnh mà không bao giờ 
chàng đạt tới trong đời thực. Trên nấm mộ, cánh bướm vờn một lúc, rồi bay đi, mất hút trong 
cỏ cây” [8, Tr. 139]. Có thể nhận thấy, tuy diễn ra cùng điểm thời gian của sự kiện, nhưng khả 
năng hạn định của ngôn từ không thể làm cho các phân cảnh hiện diện đồng loạt, phân cảnh 
này hiện diện thì phân cảnh khác mờ đi và có sự tiếp nối để bổ khuyết lẫn nhau. Suy cho cùng, 
trong sự kiện này, phân cảnh thăm mộ là trục chính. Điểm thời gian hiện tại của sự kiện được 
đưa về đúng với diễn tiến truyện kể. Ở sự kiện này, yếu tố điện ảnh tỏ ra hữu ích trong việc bổ 
sung thông tin về cái chết của thị nữ Ý Nhi và nguyên nhân nỗi ám ảnh của Hồng Hưu, từ đó 
thúc đẩy diễn tiến truyện kể. Sự chồng lấn, đứt đoạn, luân chuyển giữa các phân cảnh gợi cảm 
giác “dựng phim” trong văn bản, biểu hiện của tư duy điện ảnh đã được nội hiện hóa vào cấu 
trúc kể chuyện. Văn chương, với khả năng diễn tả nội tâm, khi kết hợp với thủ pháp điện ảnh, 
cho phép người đọc không chỉ tiếp nhận thông tin sự kiện mà còn trải nghiệm trạng thái cảm 
xúc và ký ức như những hình ảnh mờ hiện bởi không gian, thời gian và tâm lý nhân vật.  

Từ khi ra đời, điện ảnh hình thành mối quan hệ mật thiết với văn chương. Điện ảnh kế 
thừa ưu điểm của văn chương, vận dụng văn chương trong sáng tác điện ảnh. Văn chương 
trong thời đại điện ảnh cũng tiếp thu kỹ thuật điện ảnh, vận dụng điện ảnh trong sáng tác văn 
chương. Việc các loại hình ảnh hưởng lẫn nhau là quy luật tất yếu của đời sống nghệ thuật. Văn 
chương mang dấu ấn điện ảnh không có nghĩa là ra đời để làm điện ảnh. Dấu ấn điện ảnh trong 
văn chương, có thể là sự giao thoa ngẫu nhiên giữa hai loại hình, có thể là sự cách tân nghệ 
thuật của nhà văn. Trong Công chúa Đồng Xuân, thủ pháp sáng tác của Trần Thùy Mai tồn tại 
một số điểm tương đồng với kỹ thuật điện ảnh, nổi trội là siêu thời gian và siêu không gian, mờ 
dần và chồng hình. Không gian và thời gian nghệ thuật vốn có tín hiệu thẩm mỹ riêng, ít nhiều 
được khai thác trong nghiên cứu văn học trước nay; đồng thời, kết hợp với kỹ thuật điện ảnh, 
cấu thành hiệu ứng mờ dần và chồng hình. Điều này tạo nên sự đa dạng thẩm mỹ và gợi mở 
nhiều vấn đề thú vị trong việc khai thác giá trị tác phẩm.  

4.      Kết luận  

Nghệ thuật là một trường thiên văn hóa, trong đó sự phân loại diễn ra vô cùng phức tạp 
và đa chiều, tùy vào bối cảnh thời đại và thị hiếu thẩm mỹ. Mỗi loại hình nghệ thuật tồn tại lợi 
thế và bất khả riêng, song vẫn có sự giao thoa và tương tác. Văn chương là loại hình nghệ thuật 
lấy ngôn từ làm chất liệu. Nhà văn thường sử dụng ngôn từ để tạo nên các yếu tố của các loại 



Jos.hueuni.edu.vn Tập 134, Số 6D, 2025

 

hình nghệ thuật khác. Xuất hiện trong văn chương, các yếu tố loại hình chỉ trong vai trò bổ trợ, 
nhưng tín hiệu thẩm mỹ mà chúng mang lại vô hình chung làm phong phú đời sống ngôn từ. 

 Cùng với Từ Dụ thái hậu, Công chúa Đồng Xuân đã góp phần khẳng định phong cách của 
Trần Thùy Mai ở thể loại tiểu thuyết lịch sử. Tiếp cận Công chúa Đồng Xuân từ góc nhìn tương 
tác loại hình, nghiên cứu không những chỉ ra đặc trưng loại hình nghệ thuật in dấu trong sáng 
tác ngôn từ mà còn cho thấy sự đa dạng thẩm mỹ từ dấu ấn tương tác. Yếu tố hội họa biểu hiện 
ở việc tạo phối chân dung nhân vật và bối cảnh nghệ thuật như một cấp độ nhận thức thẩm mỹ. 
Yếu tố điện ảnh biểu hiện ở việc “chuyển động hóa ngôn từ” thành các phân cảnh và phân đoạn 
trượt vào nhau, góp phần hình thành dạng thức thời gian và không gian mới, hiệu ứng mờ dần 
và chồng hình. Dưới cái bóng đồng vọng của lịch sử, Trần Thùy Mai phản ánh những số phận 
mà lịch sử đã kinh qua và để lại khoảng trống; từ đó, xót thương cho cái oan khiên mà đời 
người phải nếm, phải trải. Tác giả sáng tác văn chương không chỉ để kể chuyện mà còn lấp đầy 
khoảng trống lịch sử, không chỉ để phân bua chuyện hôm qua mà còn triết luận chuyện hôm 
nay.   

TÀI LIỆU THAM KHẢO 

1. Thái Phan Vàng Anh (2017), Tiểu thuyết Việt Nam đầu thế kỷ XXI – lạ hoá một cuộc chơi, 
Nxb, Đại học Huế. 

2. Lê Hải Anh và Đỗ Văn Hiểu (2022), “Quan niệm văn học là một loại hình nghệ thuật và 
vấn đề dạy – học văn trong nhà trường phổ thông”, Tạp chí Lý luận phê bình văn học 
nghệ thuật, số (05), tr. 69-75. 

3. Tôn Thất Đại (2022), Mối quan hệ kiến trúc và các loại hình nghệ thuật, Nxb Xây dựng, Hà 
Nội. 

4. Phan Thanh Hải và cộng sự (2015), “Hệ thống Thơ chữ Hán trên kiến trúc cung đình 
Huế – Một di sản tư liệu độc đáo”, Tạp chí Di sản văn hóa vật thể, số 2 (51), tr. 18-27. 

5. Nguyễn Phương Khánh (2022), “Những mảnh vỡ cảnh quan trong tiểu thuyết W.G. 
Sebald: Kiến trúc như các “chỉ dấu” của kí ức”, Tạp chí Nghiên cứu Văn học, số 4, tr. 56-
68. 

6. Nguyễn Phương Khánh (2022), “Sự kiến tạo nơi chốn trong tiểu thuyết Kawabata 
Yasunari”, Tạp chí Khoa học xã hội, Nhân văn và Giáo dục, Trường Đại học Sư phạm, Đại 
học Đà Nẵng, số 12 (01), tr. 135-144. 

7. Nguyễn Thị Mai Liên (2022), “Hiện tượng dung hợp văn học đại chúng – thuần 
túy/tinh hoa: đối chiếu Hạ đỏ của Nguyễn Nhật Ánh, Tugumi của Y. Banana từ góc 
nhìn mạn họa thiếu nữ Nhật Bản”, Tạp chí Nghiên cứu Văn học, số 1, tr. 13-20. 



Phan Nguyễn Thanh Tân và cs Tập 134, Số 6D, 2025

 

136 

8. Trần Thùy Mai (2023), Công chúa Đồng Xuân, Nxb Phụ nữ Việt Nam, Hà Nội. 

9. Morin. E, (2006), Điện ảnh hay con người tưởng tượng (Bạch Bích dịch và chú thích), Nxb 
Văn hóa – Thông tin, Hà Nội. 

10. Nhiều tác giả (2019), Vượt qua những ranh giới của văn chương, Nxb Văn hoá – Thông tin. 

11. Lê Lưu Oanh (2006), Văn học và các loại hình nghệ thuật, Nxb Đại học Sư phạm, Hà Nội. 

12. Pauxtôpxki. K, (2003), Bông hồng và bình minh mưa, Nxb Văn học, Hà Nội. 

13. Piper. D, (1997), Thưởng ngoạn hội họa (Lê Thanh Lộc dịch), Nxb Văn hóa – Thông tin, Hà 
Nội. 

14. Phan Nguyễn Thanh Tân, Nguyễn Thị Hồng Hạnh, Ngô Bảo Tín (2024), “Tương tác thể 
loại và tương tác loại hình trong nghiên cứu văn học”, Tạp chí Khoa học Đại học Thủ Dầu 
Một, số 3(70), tr. 90-97. 

15. Phan Nguyễn Thanh Tân và Nguyễn Thị Hồng Hạnh (2024), “Tương tác loại hình trong 
truyện ngắn của Jorge Luis Borges”, Tạp chí Khoa học Trường Đại học Sư phạm Hà Nội, số 
1, tr. 43-55. 

16. Hoàng Phong Tấn (2006), “Tiếp nhận thơ Nôm Hồ Xuân Hương trong sáng tác nghệ 
thuật”, Tạp chí Khoa học Trường Đại học Sư phạm Thành phố Hồ Chí Minh, số 6, tr. 82-90. 

17. Nguyễn Văn Thuấn (2018), Giáo trình Lý thuyết Liên văn bản, Nxb Đại học Huế. 

18. Lê Tâm Trang (2014), “Kịch bản văn học trong mối quan hệ giữa văn học và điện ảnh”, 
Tạp chí Khoa học Trường Đại học Phú Yên, tr. 81-84. 

19. Nguyễn Phước Hải Trung (2019), “Hình tượng con người trong thơ trên kiến trúc cung 
đình Huế”, Tạp chí Khoa học – Đại học Huế: Khoa học Xã hội Nhân văn, số 6C, tr. 19-36. 

 


